
1 

 

 

 

 

MENSAJE DE SU SANTIDAD LEÓN XIV 
PARA LA 60ª JORNADA MUNDIAL  
DE LAS COMUNICACIONES SOCIALES 
17 de mayo de 2026 
 

 
 

“CUSTODIAR VOCES Y ROSTROS HUMANOS” 

Queridos hermanos y hermanas: 

El rostro y la voz son rasgos únicos, distintivos, de cada persona; manifiestan su propia 
identidad irrepetible y son el elemento constitutivo de todo encuentro. Los antiguos lo sabían 
bien. Así, para definir a la persona humana, los antiguos griegos utilizaron la palabra “rostro” 
(prósōpon), que etimológicamente indica aquello que está a la vista, el lugar de la presencia y 
de la relación. El término latino persona (de per-sonare) incluye en cambio el sonido; no un 
sonido cualquiera, sino la voz inconfundible de alguien. 

El rostro y la voz son sagrados. Nos han sido dados por Dios, que nos ha creado a su imagen 
y semejanza, llamándonos a la vida con la Palabra que Él mismo nos ha dirigido. Palabra que 
resonó primero a través de los siglos en las voces de los profetas, y luego se hizo carne en la 
plenitud de los tiempos. Esta Palabra —esta comunicación que Dios hace de sí mismo— la 
hemos podido escuchar y ver directamente (cf. 1 Jn 1,1-3), porque se dio a conocer en la voz 
y en el rostro de Jesús, Hijo de Dios. 

Desde el momento de su creación, Dios ha querido al hombre como su interlocutor y, como 
dice san Gregorio de Nisa1, ha impreso en su rostro un reflejo del amor divino, para que pueda 
vivir plenamente la propia humanidad mediante el amor. Por tanto, custodiar rostros y voces 
humanas significa conservar este sello, este reflejo indeleble del amor de Dios. No somos una 
especie hecha de algoritmos bioquímicos definidos de antemano. Cada uno de nosotros tiene 
una vocación insustituible e inimitabile que surge de la vida y que se manifiesta precisamente 
en la comunicación con los demás.  

La tecnología digital, cuando se falla en su cuidado, se corre el riesgo de modificar 
radicalmente algunos de los pilares fundamentales de la civilización humana, que a veces 
damos por descontado. Simulando voces y rostros humanos, sabiduría y conocimiento, 
conciencia y responsabilidad, empatía y amistad, los sistemas conocidos como inteligencia 
artificial no solo interfieren en los ecosistemas informativos, sino que también invaden el nivel 
más profundo de la comunicación, el de la relación entre las personas. 

El desafío, por tanto, no es tecnológico sino antropológico. Custodiar los rostros y las voces 
significa, en última instancia, cuidarnos a nosotros mismos. Acoger con valentía, determinación 
y discernimiento las oportunidades que ofrecen la tecnología digital y la inteligencia artificial no 
significa ocultar para nosotros mismos los puntos críticos, las opacidades, los riesgos. 

 
1 “El hecho de ser creados a imagen de Dios significa que, al hombre, desde el momento de su creación, le ha sido impreso 

un carácter real [...]. Dios es amor y fuente de amor; el divino Creador también ha puesto este rasgo en nuestro rostro, para 
que mediante el amor —reflejo del amor divino— el ser humano reconozca y manifieste la dignidad de su naturaleza y la 
semejanza con su Creador” (cf. S. Gregorio de Nisa, La creación del hombre: PG 44, 137). 



2 

 

No renunciar al pensamiento proprio. 

Desde hace tiempo existen múltiples pruebas de que algoritmos proyectados para maximizar 
la implicación en las redes sociales —redituable para las plataformas— premian emociones 
rápidas y penalizan en cambio expresiones humanas que necesitan tiempo, como el esfuerzo 
por comprender y la reflexión. Encerrando grupos de personas en burbujas de fácil consenso 
y fácil indignación, estos algoritmos debilitan la capacidad de escucha y de pensamiento crítico 
y aumentan la polarización social. 

A esto se sumó una confianza ingenuamente acrítica en la inteligencia artificial como “amiga” 
omnisciente, dispensadora de toda información, archivo de toda memoria, “oráculo” de todo 
consejo. Todo esto puede desgastar aún más nuestra capacidad de pensar de modo analítico 
y creativo, de comprender los significados, de distinguir entre sintaxis y semántica. 

Aunque la IA puede proporcionar apoyo y asistencia en la gestión de tareas comunicativas, 
eludir el esfuerzo de pensar por nosotros mismos y conformarnos con una recopilación 
estadística artificial, a la larga corre el riesgo de erosionar nuestras capacidades cognitivas, 
emocionales y comunicativas. 

En los últimos años, los sistemas de inteligencia artificial están asumiendo cada vez más el 
control de la producción de textos, música y vídeos. Gran parte de la industria creativa humana 
corre así el riesgo de ser desmantelada y sustituida por la etiqueta “Powered by AI”, 
convirtiendo a las personas en meros consumidores pasivos de pensamientos no pensados, 
de productos anónimos, sin autoría, sin amor. Mientras que las obras maestras del genio 
humano en el campo de la música, el arte y la literatura se reducen a un mero campo de 
entrenamiento para las máquinas. 

La cuestión que nos importa, sin embargo, no es en lo que logra o logrará hacer la máquina, 
sino qué podemos o podremos hacer nosotros, creciendo en humanidad y conocimiento, con 
un sabio uso de instrumentos tan poderosos a nuestro servicio. Desde siempre, el hombre se 
ha visto tentado a apropiarse del fruto del conocimiento sin el esfuerzo que supone el 
compromiso, la investigación y la responsabilidad personal. Sin embargo, renunciar al proceso 
creativo y ceder a las máquinas nuestras funciones mentales y nuestra imaginación significa 
enterrar los talentos que hemos recibido para crecer como personas en relación con Dios y 
con los demás. Significa ocultar nuestro rostro y silenciar nuestra voz. 

Ser o fingir: simulación de las relaciones y de la realidad 

A medida que nos desplazamos por nuestros flujos de información (feeds), cada vez es más 
difícil saber si estamos interactuando con otros seres humanos o con “bots” o “influencers” 
virtuales. Las intervenciones opacas de estos agentes automatizados influyen en los debates 
públicos y en las decisiones de las personas. En particular, los chatbots basados en grandes 
modelos lingüísticos (LLM), se están demostrando ser sorprendentemente eficaces en la 
persuasión oculta, mediante una optimización continua de la interacción personalizada. La 
estructura dialógica y adaptativa, mimética, de estos modelos lingüísticos es capaz de imitar 
los sentimientos humanos y simular así una relación. Esta antropomorfización, que puede 
resultar incluso divertida, es al mismo tiempo engañosa, sobre todo para las personas más 
vulnerables. Porque los chatbots excesivamente “afectuosos”, además de estar siempre 
presentes y disponibles, pueden convertirse en arquitectos ocultos de nuestros estados 
emocionales y, de este modo, invadir y ocupar la esfera de la intimidad de las personas. 

 



3 

 

La tecnología que se aprovecha de nuestra necesidad de relacionarnos no solo puede tener 
consecuencias dolorosas para el destino de las personas, sino que también puede dañar el 
tejido social, cultural y político de las sociedades. Esto ocurre cuando sustituimos las relaciones 
con los demás por relaciones con IA entrenadas para catalogar nuestros pensamientos y, por 
lo tanto, para construir a nuestro alrededor un mundo de espejos, donde todo está hecho “a 
nuestra imagen y semejanza”. De este modo, nos privamos de la posibilidad de encontrar al 
otro, que siempre es diferente a nosotros y con el que podemos y debemos aprender a 
relacionarnos. Sin la aceptación de la alteridad no puede haber ni relación ni amistad. 

Otro gran desafío que plantean estos sistemas emergentes es el de la parcialidad (en inglés: 
bias), que lleva a adquirir y transmitir una percepción alterada de la realidad. Los modelos de 
la IA están moldeados por la visión del mundo de quienes los construyen y, a su vez, pueden 
imponer formas de pensar que replican los estereotipos y prejuicios presentes en los datos de 
los que se nutren. La falta de transparencia en el diseño de los algoritmos, junto con la 
representación social inadecuada de los datos, tiende a mantenernos atrapados en redes que 
manipulan nuestros pensamientos y perpetúan y profundizan las desigualdades y las injusticias 
sociales existentes. 

El riesgo es grande. El poder de la simulación es tal que la inteligencia artificial también puede 
engañarnos con la fabricación de “realidades” paralelas, apropiándose de nuestros rostros y 
nuestras voces. Estamos inmersos en una multidimensionalidad, donde cada vez es más difícil 
distinguir la realidad de la ficción. 

A esto se suma el problema de la falta de precisión. Los sistemas que hacen pasar una 
probabilidad estadística por conocimiento nos ofrecen, en realidad, como mucho, 
aproximaciones a la verdad, que a veces son auténticas “alucinaciones”. La falta de verificación 
de las fuentes, junto con la crisis del periodismo de campo, que implica un trabajo continuo de 
recopilación y verificación de información en los lugares donde ocurren los acontecimientos, 
puede favorecer un terreno aún más fértil para la desinformación, provocando una creciente 
sensación de desconfianza, desconcierto e inseguridad. 

Una posible alianza 

Detrás de esta enorme fuerza invisible que nos involucra a todos, hay solo un puñado de 
empresas, aquellas cuyos fundadores han sido recientemente presentados como los 
creadores de la “persona del año 2025”, es decir, los arquitectos de la inteligencia artificial. 
Esto suscita una importante preocupación por el control del oligopolio de los sistemas 
algorítmicos y de inteligencia artificial capaces de orientar sutilmente los comportamientos e 
incluso reescribir la historia de la humanidad —incluida la historia de la Iglesia— a menudo sin 
que nos demos cuenta realmente. 

El desafío que nos espera no es el de detener la innovación digital sino el de guiarla, y en ser 
conscientes de su carácter ambivalente. Corresponde a cada uno de nosotros alzar la voz en 
defensa de las personas humanas para que estos instrumentos puedan realmente ser 
integrados por nosotros como aliados. 

Esta alianza es posible, pero necesita fundamentarse en tres pilares: responsabilidad, 
cooperación y educación. 

En primer lugar, la responsabilidad. Según las funciones, esta puede traducirse en honestidad, 
transparencia, valentía, capacidad de visión, deber de compartir conocimientos, derecho a 
estar informado. Pero, en general, nadie puede eludir su responsabilidad ante el futuro que 
estamos construyendo. 



4 

 

Para quienes están en la cúspide de las plataformas online esto significa asegurarse de que 
las propias estrategias empresariales no estén guiadas por el único criterio del máximo 
beneficio, sino también por una visión de futuro que tenga en cuenta el bien común del mismo 
modo que cada uno de ellos se preocupa por el bienestar de sus hijos. 

A los creadores y programadores de modelos de la IA se les pide transparencia y 
responsabilidad social respecto a los principios de planificación y a los sistemas de moderación 
que están en la base de sus algoritmos y de los modelos diseñados con el fin de favorecer un 
consentimiento informado por parte de los usuarios. 

La misma responsabilidad se exige también a los legisladores nacionales y a las entidades 
reguladoras supranacionales, a quienes compete vigilar sobre el respeto de la dignidad 
humana. Una reglamentación adecuada puede proteger a las personas, de crear vínculos 
emocionales con los chatbots y contener la difusión de contenidos falsos, manipuladores o 
confusos, preservando la integridad de la información frente a una simulación engañosa de la 
misma. 

Las agencias de noticias y los medios de comunicación no pueden permitir que los algoritmos 
orientados a ganar a toda costa la batalla por unos segundos más de atención, prevalezcan 
sobre la fidelidad a sus valores profesionales, orientados a la búsqueda de la verdad. La 
confianza del público se gana con precisión y transparencia, no con la búsqueda de cualquier 
tipo de implicación. Los contenidos generados o manipulados por la IA deben señalarse y 
distinguirse claramente de los contenidos creados por personas. Debe protegerse la autoría y 
la propiedad soberana del trabajo de los periodistas y otros creadores de contenidos. La 
información es un bien público. Un servicio público constructivo y significativo no se basa en la 
opacidad, sino en la transparencia de las fuentes, la inclusión de las partes implicadas y un 
alto nivel de calidad. 

Todos estamos llamados a cooperar. Ningún sector puede afrontar por sí solo el desafío de 
guiar la innovación digital y la forma de gobernar la IA. Es necesario, por tanto, crear 
mecanismos de protección. Todas las partes interesadas —desde la industria tecnológica a 
los legisladores, desde las empresas creativas al mundo académico, desde los artistas a los 
periodistas y a los educadores— deben implicarse en construir y hacer efectiva una ciudadanía 
digital consciente y responsable. 

A esto mira la educación: a aumentar nuestras capacidades personales de reflexión crítica; 
evaluar la credibilidad de las fuentes y los posibles intereses que están detrás de la selección 
de información que nos llega; comprender los mecanismos psicológicos que se activan ante 
ello; a permitir a nuestras familias, comunidades y asociaciones elaborar criterios prácticos 
para una cultura de la comunicación más sana y responsable. 

Precisamente por esto es cada vez más urgente introducir en los sistemas educativos de cada 
nivel también la alfabetización en los medios de comunicación, en los medios de información 
y en la IA, que algunas instituciones civiles ya están promoviendo. Como católicos, podemos 
y debemos aportar nuestra contribución para que las personas, especialmente los jóvenes, 
adquieran la capacidad de pensar críticamente y crezcan en la libertad del espíritu. Esta 
alfabetización también debería integrarse en iniciativas más amplias de educación 
permanente, llegando también a las personas mayores y a los miembros marginados de la 
sociedad, que a menudo se sienten excluidos e impotentes ante los rápidos cambios 
tecnológicos. 

 



5 

 

La alfabetización en los medios de comunicación, de información y en la IA ayudará a todos a 
no adaptarse a la deriva antropomorfizante de estos sistemas, sino a tratarlos como 
herramientas, a utilizar siempre una validación externa de las fuentes —que podrían ser 
imprecisas o erróneas— proporcionadas por los sistemas de IA, a proteger su privacidad y sus 
datos conociendo los parámetros de seguridad y las opciones de impugnación. Es importante 
educar y educarse a usar la IA en modo intencional y, en este contexto, cuidar la propia imagen 
(foto y audio), el propio rostro y la propia voz, para evitar que vengan utilizados en la creación 
de contenidos y comportamientos dañosos como estafas digitales, ciberacoso, deepfakes que 
violan la privacidad y la intimidad de las personas sin su consentimiento. Al igual que la 
revolución industrial exigía una alfabetización básica para que las personas pudieran 
reaccionar ante las novedades, la revolución digital también requiere una alfabetización digital 
(junto con una formación humanística y cultural) para comprender cómo los algoritmos 
modelan nuestra percepción de la realidad, cómo funcionan los prejuicios de la IA, cuáles son 
los mecanismos que determinan la aparición de determinados contenidos en nuestros flujos 
de información (feeds), cuáles son y cómo pueden cambiar los supuestos y modelos 
económicos de la economía de la IA. 

Necesitamos que el rostro y la voz vuelvan a expresar a la persona. Necesitamos custodiar el 
don de la comunicación como la verdad más profunda del hombre, hacia la cual orientar 
también toda innovación tecnológica. 

Al proponer estas reflexiones, agradezco a quienes están trabajando por los fines aquí 
expuestos y bendigo de corazón a todos los que trabajan por el bien común con los medios de 
comunicación. 

Vaticano, 24 de enero de 2026, memoria de san Francisco de Sales. 

LEÓN XIV PP. 


