La SANTA SEDE

AR -~DE ~EN -ES -FR ~IT ~PL - PT

LEON XIV
CARTA APOSTOLICA

IN UNITATE FIDEI

EN EL 17700 ANIVERSARIO DEL CONCILIO DE NICEA

1. En la unidad de la fe, proclamada desde los origenes de la Iglesia, los cristianos estan
llamados a caminar concordes, custodiando y transmitiendo con amor y con alegria el don
recibido. Esto se expresa en las palabras del Credo: «Creemos en Jesucristo, Hijo unico
de Dios, que por nuestra salvacion bajo del cielo», formuladas por el Concilio de Nicea, el
primer acontecimiento ecumeénico de la historia del cristianismo, hace 1700 anos.

Mientras me dispongo a realizar el Viaje Apostdlico a Turquia, con esta carta deseo alentar

en toda la Iglesia un renovado impulso en la profesion de la fe, cuya verdad, que desde
hace siglos constituye el patrimonio compartido entre los cristianos, merece ser
confesada y profundizada de manera siempre nueva y actual. Al respecto, ha sido
aprobado un rico documento de la Comision Teoldgica Internacional: Jesucristo, Hijo de
Dios, Salvador. El 1700 aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea. A él remito, porque

ofrece utiles perspectivas para profundizar en la importancia y actualidad no sélo
teoldgica y eclesial, sino también cultural y social del Concilio de Nicea.


https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html

2. «Comienzo del Evangelio de Jesucristo, Hijo de Dios»: asi san Marcos titula su
Evangelio, resumiendo todo su mensaje precisamente en el signo de la filiacién divina de
Jesucristo. Del mismo modo, el apdstol Pablo sabe que esta llamado a anunciar el
Evangelio de Dios sobre su Hijo muerto y resucitado por nosotros (cf. Rm 1,9), que es el
"si" definitivo de Dios a las promesas de los profetas (cf. 2 Co 1,19-20). En Jesucristo, el
Verbo que era Dios antes de los tiempos y por medio del cual todo fue hecho —recita el
prologo del Evangelio de san Juan—, «se hizo carne y habitd entre nosotros» (Jn 114). En
El, Dios se ha hecho nuestro préjimo, de modo que todo lo que hagamos a cada uno de
nuestros hermanos, a El se lo hacemos (cf. Mt 25,40).

En este Ano Santo dedicado a Cristo, quien es nuestra esperanza, €s una coincidencia
providencial que se celebre también el 1700 aniversario del primer Concilio Ecumeénico de
Nicea, que en el 325 proclam¢ la profesion de fe en Jesucristo, Hijo de Dios. Este es el
corazon de la fe cristiana. Aun hoy, en la celebracion eucaristica dominical pronunciamos
el Simbolo Niceno-constantinopolitano, profesion de fe que une a todos los cristianos. Ella
nos da esperanza en los tiempos dificiles que vivimos, en medio de muchas
preocupaciones y temores, amenazas de guerra y violencia, desastres naturales, graves
injusticias y desequilibrios, hambre y miseria sufrida por millones de hermanos y
hermanas nuestros.

3. Los tiempos del Concilio de Nicea no eran menos turbulentos. Cuando comenzo, en el
325, aun estaban abiertas las heridas de las persecuciones contra los cristianos. El Edicto
de tolerancia de Milan (313), promulgado por los emperadores Constantino y Licinio,
parecia anunciar el amanecer de una nueva era de paz. Sin embargo, tras las amenazas
externas, pronto surgieron disputas y conflictos en la Iglesia.

Arrio, un presbitero de Alejandria de Egipto, ensenaba que Jesus no es verdaderamente el
Hijo de Dios; aunque tampoco una simple criatura, seria un ser intermedio entre el Dios
inalcanzablemente lejano y nosotros. Ademas, habria habido un tiempo en el que el Hijo
"no era". Esto concordaba con la mentalidad de la época y por ello resultaba plausible.



Pero Dios no abandona a su Iglesia, suscitando siempre hombres y mujeres valientes,
testigos de la fe y pastores que guian a su pueblo e indican el camino del Evangelio. El
obispo Alejandro de Alejandria se dio cuenta de que las ensenanzas de Arrio no eran
coherentes con la Sagrada Escritura. Como Arrio no se mostraba conciliador, Alejandro
convoco a los obispos de Egipto y Libia a un sinodo, que condend la ensenanza de Arrio;
luego envid una carta a los demas obispos de Oriente para informarlos detalladamente. En
Occidente se activo el obispo Osio de Cérdoba, en Espana, ya probado como ferviente
confesor de la fe durante la persecucion bajo el emperador Maximiano y que gozaba de la
confianza del obispo de Roma, el Papa Silvestre.

También los seguidores de Arrio se compactaron. Esto llevo a una de las mayores crisis en
la historia de la Iglesia del primer milenio. El motivo de la disputa no era un detalle
secundario. Se trataba del centro de la fe cristiana, es decir, de la respuesta a la pregunta
decisiva que Jesus habia planteado a los discipulos en Cesarea de Filipo: «Y ustedes,
;quién dicen que soy?» (cf. Mt 16,15).

4. Mientras la controversia se intensificaba, el emperador Constantino se dio cuenta de
que, junto con la unidad de la Iglesia, también estaba amenazada la unidad del Imperio.
Convocd entonces a todos los obispos a un concilio ecumeénico, es decir, universal, en
Nicea, para restablecer la unidad. El sinodo, llamado de los “318 Padres”, se desarroll6
bajo la presidencia del emperador: el numero de obispos reunidos era sin precedentes.
Algunos de ellos llevaban aun las marcas de las torturas sufridas durante la persecucion.
La gran mayoria provenia de Oriente, mientras que, al parecer, soélo cinco eran
occidentales. El Papa Silvestre se apoy6 en la figura, teolégicamente autorizada, del
obispo Osio de Cdérdoba y envid a dos presbiteros romanos.

5. Los Padres del Concilio dieron testimonio de su fidelidad a la Sagrada Escrituray a la
Tradicion apostolica, tal como se profesaba durante el bautismo segun el mandato de
Jesus: «Vayan, y hagan que todos los pueblos sean mis discipulos, bautizandolos en el
nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo» ( Mt 28,19). En Occidente existian
diversas férmulas, entre ellas el llamado Credo de los Apostoles. [1] También en Oriente
existian muchas profesiones bautismales, semejantes entre si en su estructura. No se
trataba de un lenguaje erudito y complicado, sino mas bien —como se dijo despues— del
lenguaje sencillo comprendido por los pescadores del mar de Galilea.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn1

Sobre esta base, el Credo niceno comienza profesando: «Creemos en un solo Dios Padre
Todopoderoso, creador de todas las cosas, de las visibles y de las invisibles». [2] Con ello
los Padres conciliares expresaron la fe en el Dios uno y unico. En el Concilio no hubo
controversia al respecto. Se debatid, en cambio, un segundo articulo, que utiliza también
el lenguaje de la Biblia para profesar la fe en « un solo Sefior Jesucristo Hijo de Dios». El
debate se debia a la necesidad de responder a la cuestion planteada por Arrio acerca de
como debia entenderse la afirmacion "Hijo de Dios" y como podia conciliarse con el
monoteismo biblico. El Concilio estaba llamado, por tanto, a definir el significado correcto
de la fe en Jesus como “el Hijo de Dios".

Los Padres confesaron que Jesus es el Hijo de Dios en cuanto es « de la misma sustancia
( ousia) del Padre [...] generado, no creado, de la misma sustancia ( homoousios) del
Padre». Con esta definicién se rechazaba radicalmente la tesis de Arrio. [3] Para expresar
la verdad de la fe, el Concilio uso dos palabras, “sustancia” ( ousia) y “de la misma
sustancia” ( homoousios), que no se encuentran en la Escritura. Al hacerlo no quiso
sustituir las afirmaciones biblicas por la filosofia griega. Al contrario, el Concilio emple6
estos terminos para afirmar con claridad la fe biblica, distinguiéndola del error helenizante
de Arrio. La acusacion de helenizacion no se aplica, pues, a los Padres de Nicea, sino a la
falsa doctrina de Arrio y sus seguidores.

En positivo, los Padres de Nicea quisieron permanecer firmemente fieles al monoteismo
biblico y al realismo de la encarnacién. Quisieron reafirmar que el unico y verdadero Dios
no es inalcanzablemente lejano a nosotros, sino que, por el contrario, se ha hecho cercano
y ha salido a nuestro encuentro en Jesucristo.

6. Para expresar su mensaje en el lenguaje sencillo de la Biblia y de la liturgia familiar a
todo el Pueblo de Dios, el Concilio retoma algunas formulaciones de la profesion
bautismal: «Dios de Dios, luz de luz, Dios verdadero de Dios verdadero». El Concilio
adopta luego la metafora biblica de la luz: «Dios es luz» (1Jn 1,5; cf. Jn 1,4-5). Como la luz
que irradia y se comunica a si misma sin disminuir, asi el Hijo es el reflejo (apaugasma) de
la gloria de Dios y la imagen (character) de su ser (hipostasis) (cf. Hb 1,3; 2 Co 4,4). El Hijo
encarnado, Jesus, es por ello la luz del mundo y de la vida (cf. Jn 8,12). Por el bautismo,
los ojos de nuestro corazén son iluminados (cf. Ef 118), para que también nosotros
podamos ser luz en el mundo (cf. Mt 5,14).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn3

Finalmente, el Credo afirma que el Hijo es «Dios verdadero de Dios verdadero». En
muchos pasajes, la Biblia distingue a los idolos muertos del Dios verdadero y viviente. El
Dios verdadero es el Dios que habla y actua en la historia de la salvacién: el Dios de
Abraham, Isaac y Jacob, que se reveld a Moisés en la zarza ardiente (cf. Ex 3,14), el Dios
que ve la miseria del pueblo, escucha su clamor, lo guia y lo acompana a través del
desierto con la columna de fuego (cf. Ex 13,21), le habla con voz de trueno (cf. Dt 5,26) y
tiene compasion de él (cf. Os 11,8-9). El cristiano es llamado, por tanto, a convertirse de
los idolos muertos al Dios vivo y verdadero (cf. Hch 12,25; 1 Ts 1,9). En este sentido, Simén
Pedro confiesa en Cesarea de Filipo: «Tu eres el Mesias, el Hijo de Dios vivo» (Mt 16,16).

7. El Credo de Nicea no formula una teoria filosofica. Profesa la fe en el Dios que nos ha
redimido por medio de Jesucristo. Se trata del Dios viviente: El quiere que tengamos vida
y que la tengamos en abundancia (cf. Jn 10,10). Por eso el Credo contintia con las palabras
de la profesion bautismal: el Hijo de Dios “que por nosotros lo hombres, y por nuestra
salvacion bajo del cielo, y se encarno y se hizo hombre; murid y resucité al tercer dia, y
subi¢ al cielo, y vendra para juzgar a vivos y muertos”. Esto deja claro que las
afirmaciones cristologicas de fe del Concilio estan insertas en la historia de salvacion
entre Dios y sus criaturas.

San Atanasio, que habia participado en el Concilio como diacono del obispo Alejandro y le
sucedio en la sede de Alejandria de Egipto, subrayo repetidamente y con eficacia la
dimension soteriologica que el Credo niceno expresa. Escribe en efecto que el Hijo, que
descendié del cielo, «nos hizo hijos para el Padre y, habiendo llegado El mismo a ser
hombre, divinizé a los hombres. No se trata de que siendo hombre posteriormente haya
llegado a ser Dios, sino que siendo Dios se hizo hombre para divinizarnos a nosotros». [4]
Solo si el Hijo es verdaderamente Dios esto es posible: ningun ser mortal, de hecho, puede
vencer a la muerte y salvarnos; sélo Dios puede hacerlo. El nos ha liberado en su Hijo
hecho hombre para que fuésemos libres (cf. Ga 5,1).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn4

Merece ser resaltado, en el Credo de Nicea, el verbo descendit, «descendio». San Pablo
describe con expresiones fuertes este movimiento: «[Cristo] se anonadé a si mismo,
tomando la condicidn de servidor y haciéndose semejante a los hombres» (Flp 2,7), asi
como afirma el prologo del Evangelio de san Juan: «Y la Palabra se hizo carne y habitd
entre nosotros» (Jn 114). Por eso —ensena la Carta a los Hebreos— «no tenemos un
Sumo Sacerdote incapaz de compadecerse de nuestras debilidades; al contrario, él fue
sometido a las mismas pruebas que nosotros, a excepcion del pecado» (Hb 4,15). La tarde
antes de su muerte se inclind como un esclavo para lavar los pies a los discipulos (cf. Jn
13,1-17). Y el apdstol Tomas, sélo cuando pudo poner los dedos en la herida del costado
del Senor resucitado, confesa: «jSefior mio y Dios miol»

(Jn 20,28).

Es precisamente en virtud de su encarnacion que encontramos al Senor en nuestros
hermanos y hermanas necesitados: «Les aseguro que cada vez que lo hicieron con el mas
pequeno de mis hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt 25,40). El Credo niceno no nos
habla, por tanto, de un Dios lejano, inalcanzable, inmaovil, que descansa en si mismo, sino
de un Dios que esta cerca de nosotros, que nos acompana en nuestro camino por las
sendas del mundo y en los lugares mas oscuros de la tierra. Su inmensidad se manifiesta
en el hecho de que se hace pequeno, se despoja de su infinita majestad haciendose
nuestro préjimo en los pequenos y en los pobres. Esto revoluciona las concepciones
paganas Yy filosoficas de Dios.

Otra palabra del Credo niceno es para nosotros hoy particularmente reveladora. La
afirmacion biblica «se hizo carne», precisada afadiendo |la palabra «khombre» después de
la palabra «encarnado». Nicea toma asi distancia de la falsa doctrina segun la cual el
Logos habria asumido sélo un cuerpo como revestimiento exterior, pero no el alma
humana, dotada de entendimiento y libre albedrio. Al contrario, quiere afirmar lo que el
Concilio de Calcedonia (451) declararia explicitamente: en Cristo, Dios ha asumido y
redimido al ser humano entero, con cuerpo y alma. El Hijo de Dios se hizo hombre —
explica san Atanasio— para que nosotros, los hombres, pudiéramos ser divinizados. [5]
Esta luminosa inteligencia de la Revelacion divina habia sido preparada por san Ireneo de
Lyon y por Origenes, y se desarrollé luego con gran riqueza en la espiritualidad oriental.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn5

La divinizacion no tiene nada que ver con la auto-deificacion del hombre. Por el contrario,
la divinizacion nos protege de la tentacion primordial de querer ser como Dios (cf. Gn 3,5).
Aquello que Cristo es por naturaleza, nosotros lo llegamos a ser por gracia. Por |la obra de
la redencidn, Dios no solo ha restaurado nuestra dignidad humana como imagen de Dios,

sino que Aquel que nos cred de modo maravilloso nos ha hecho participes, de modo mas

admirable aun, de su naturaleza divina (cf. 2 P 1,4).

La divinizacion es, por tanto, la verdadera humanizacion. He aqui por qué la existencia del
hombre apunta mas alld de si misma, busca mas alla de si misma, desea mas alla de si
misma y estd inquieta hasta que reposa en Dios: [6] Deus enim solus satiat, jSolo Dios
satisface al hombre! [7] Sélo Dios, en su infinitud, puede saciar el deseo infinito del
corazén humano, y por eso el Hijo de Dios ha querido hacerse nuestro hermano y
redentor.

8. Hemos dicho que Nicea rechazo claramente las ensefanzas de Arrio. Pero Arrio y sus
seguidores no se rindieron. El mismo emperador Constantino y sus sucesores se alinearon
cada vez mas con los arrianos. El término homoolusios se convirtio en la manzana de la
discordia entre nicenos y anti-nicenos, desencadenando asi otros graves conflictos. San
Basilio de Cesarea describe la confusion que se produjo con imagenes elocuentes,
comparandola con una batalla naval nocturna en medio de una violenta tempestad, [8]
mientras que san Hilario da testimonio de la ortodoxia de los laicos frente al arrianismo de
muchos obispos, reconociendo que «los oidos del pueblo son mas santos que los
corazones de los sacerdotes». [9]

La roca del Credo niceno fue san Atanasio, irreductible y firme en la fe. Aunque fue
depuesto y expulsado hasta cinco veces de la sede episcopal de Alejandria, cada vez
regreso a ella como obispo. Incluso desde el exilio continué guiando al Pueblo de Dios
mediante sus escritos y sus cartas. Como Moisés, Atanasio no pudo entrar en la tierra
prometida de la paz eclesial. Esta gracia estaba reservada a una nueva generacion,
conocida como los “jovenes nicenos”: en Oriente, los tres Padres capadocios, san Basilio
de Cesarea (hacia 330-379), a quien se dio el titulo de “el Grande”, su hermano san
Gregorio de Nisa (335-394) y el méas grande amigo de Basilio, san Gregorio Nacianceno
(329/30-390). En Occidente fueron importantes san Hilario de Poitiers (hacia 315-367) y
su discipulo san Martin de Tours (hacia 316-397). Luego, sobre todo, san Ambrosio de
Milan (333-397) y san Agustin de Hipona (354-430).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn9

El mérito de los tres Capadocios, en particular, fue llevar a término la formulacion del
Credo niceno, mostrando que la Unidad y la Trinidad en Dios no estan en absoluto en
contradiccion. En este contexto se formulo el articulo de fe sobre el Espiritu Santo en el
primer Concilio de Constantinopla del afno 381. Asi, el Credo, que desde entonces se llamd
Niceno-Constantinopolitano, dice: «Creemaos en el Espiritu Santo, Sefor y dador de vida,
que procede del Padre. Con el Padre y el Hijo es adorado y glorificado, y ha hablado por
medio de los profetas». [10]

Desde el Concilio de Calcedonia, en 451, el Concilio de Constantinopla fue reconocido
como ecumenico y el Credo niceno—-constantinopolitano fue declarado universalmente
vinculante. [11] De este modo, llegd a ser un vinculo de unidad entre Oriente y Occidente.
En el siglo XVI lo mantuvieron también las Comunidades eclesiales nacidas de la Reforma.
El Credo niceno—-constantinopolitano resulta asi la profesién comun de todas las
tradiciones cristianas.

9. Ha sido largo y lineal el camino que ha llevado desde la Sagrada Escritura a la profesion
de fe de Nicea, después a su recepcion por parte de Constantinopla y Calcedonia, y de
nuevo hasta el siglo XVI y nuestro siglo XXI. Todos nosotros, como discipulos de
Jesucristo, «en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo» somos bautizados,
nos hacemos la senal de la cruz y somos bendecidos. Concluimos la oracion de los
salmos en la Liturgia de las Horas con «Gloria al Padre, y al Hijo, y al Espiritu Santo». La
liturgia y la vida cristiana estan, por tanto, firmemente ancladas en el Credo de Nicea y
Constantinopla: lo que decimos con la boca debe venir del corazéon, de modo que sea
testimoniado en la vida. Debemos preguntarnos, por tanto: ;qué ha sido de la recepcion
interior del Credo hoy? ;Sentimos que concierne también a nuestra situacion actual?
¢Comprendemos y vivimos lo que decimos cada domingo, y lo que eso significa para
nuestra vida?

10. El Credo de Nicea comienza profesando la fe en Dios, Omnipotente, Creador del cielo y
de la tierra. Hoy, para muchos, Dios y la cuestion de Dios casi ya no tienen significado en
la vida. El Concilio Vaticano |l recalco que los cristianos son al menos en parte
responsables de esta situacién, porque no dan testimonio de la verdadera fe y ocultan el
auténtico rostro de Dios con estilos de vida y acciones alejadas del Evangelio. [12] En
nombre de Dios se han librado guerras, se ha matado, perseguido y discriminado. En lugar
de anunciar a un Dios misericordioso, se ha hablado de un Dios vengador que infunde
terror y castiga.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn12

El Credo de Nicea nos invita entonces a un examen de conciencia. ¢Que significa Dios
para mi y como doy testimonio de la fe en EI? 4Es el Gnico y solo Dios realmente el Sefior
de la vida, o hay idolos mas importantes que Dios y sus mandamientos? ;Es Dios para mi
el Dios viviente, cercano en toda situacion, el Padre al que me dirijo con confianza filial?
¢Es el Creador a quien debo todo lo que soy y lo que tengo, cuyas huellas puedo
encontrar en cada criatura? ;Estoy dispuesto a compartir los bienes de la tierra, que
pertenecen a todos, de manera justa y equitativa? ;Como trato la creacion, que es obra de
sus manos? ¢La uso con reverencia y gratitud, o la exploto, la destruyo, en lugar de
custodiarla y cultivarla como casa comun de la humanidad? [13]

1. En el centro del Credo niceno-constantinopolitano destaca la profesion de fe en
Jesucristo, nuestro Senor y Dios. Este es el corazon de nuestra vida cristiana. Por eso nos
comprometemos a seguir a Jesus como Maestro, companero, hermano y amigo. Pero el
Credo niceno pide mas: nos recuerda de hecho que no hemos de olvidar que Jesucristo
es el Senor (Kyrios), el Hijo del Dios viviente, que «por nuestra salvacion bajo del cielo» y
murié «por nosotros» en la cruz, abriéndonos el camino de la vida nueva con su
resurreccion y ascension.

Ciertamente, el seguimiento de Jesucristo no es un camino ancho y comodo, pero este
sendero, a menudo exigente o incluso doloroso, conduce siempre a la vida y a la salvacion
(cf. Mt 713-14). Los Hechos de los Apdstoles hablan del camino nuevo

(cf. Hch 19,9.23; 22,414-15.22), que es Jesucristo (cf. Jn 14,6): seqguir al Sefor
compromete nuestros pasos en el camino de la cruz, que por medio de la conversién nos
conduce a la santificacién y a la divinizacion. [14]

Si Dios nos ama con todo su ser, entonces tambiéen nosotros debemos amarnos unos a
otros. No podemos amar a Dios, a quien no vemos, sin amar también al hermano y a la
hermana que vemos (cf. 7Jn 4,20). El amor a Dios sin el amor al préjimo es hipocresia; el
amor radical al préjimo, sobre todo el amor a los enemigos sin el amor a Dios, es un
heroismo que nos supera y oprime. En el seguimiento de Jesus, la subida a Dios pasa por
el abajamiento y la entrega a los hermanos y hermanas, sobre todo a los ultimos, a los mas
pobres, a los abandonados y marginados. Lo que hayamos hecho al mas pequeno de
estos, se lo hemos hecho a Cristo (cf. Mt 25,31-46). Ante las catastrofes, las guerras y la
miseria, podemos testimoniar la misericordia de Dios a las personas que dudan de El sélo
cuando ellas experimentan su misericordia a través de nosotros. [15]


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn15

12. Finalmente, el Concilio de Nicea es actual por su altisimo valor ecumeénico. A este
proposito, la consecucion de la unidad de todos los cristianos fue uno de los objetivos
principales del Ultimo Concilio, el Vaticano lI. [16] Treinta anos atrds exactamente, san
Juan Pablo Il prosiguié y promovié el mensaje conciliar en la Enciclica Ut unum sint (25 de
mayo de 1995). Asi, con la gran conmemoracion del primer Concilio de Nicea, celebramos
también el aniversario de la primera enciclica ecuménica. Ella puede considerarse como
un manifiesto que ha actualizado aquellas mismas bases ecuménicas puestas por el
Concilio de Nicea.

Gracias a Dios el movimiento ecumeénico ha alcanzado bastantes resultados en los ultimos
sesenta anos. Aunque la plena unidad visible con las Iglesias ortodoxas y ortodoxas
orientales y con las Comunidades eclesiales nacidas de la Reforma aun no nos ha sido
dada, el dialogo ecumeénico nos ha llevado, sobre la base del unico bautismo y del Credo
niceno—constantinopolitano, a reconocer a nuestros hermanos y hermanas en Jesucristo
en los hermanos y hermanas de las otras Iglesias y Comunidades eclesiales y a
redescubrir la unica y universal Comunidad de los discipulos de Cristo en todo el mundo.
Compartimos de hecho la fe en el unico y solo Dios, Padre de todos los hombres,
confesamos juntos al unico Sefior y verdadero Hijo de Dios Jesucristo y al unico Espiritu
Santo, que nos inspira y nos impulsa a la plena unidad y al testimonio comun del
Evangelio. jRealmente lo que nos une es mucho mas de lo que nos divide! [17] De este
modo, en un mundo dividido y desgarrado por muchos conflictos, la unica Comunidad
cristiana universal puede ser signo de paz e instrumento de reconciliacion, contribuyendo
de modo decisivo a un compromiso mundial por la paz. San Juan Pablo Il nos ha
recordado, en particular, el testimonio de los numerosos martires cristianos procedentes
de todas las Iglesias y Comunidades eclesiales: su memoria nos une y nos impulsa a ser
testigos y artifices de paz en el mundo.

Para poder ejercer este ministerio de modo creible, debemos caminar juntos para alcanzar
la unidad y la reconciliacion entre todos los cristianos. El Credo de Nicea puede ser la
base y el criterio de referencia de este camino. Nos propone, de hecho, un modelo de
verdadera unidad en la legitima diversidad. Unidad en la Trinidad, Trinidad en la Unidad,
porque la unidad sin multiplicidad es tirania, la multiplicidad sin unidad es desintegracion.
La dinamica trinitaria no es dualista, como un excluyente aut-aut, sino un vinculo que
implica, un et-et: el Espiritu Santo es el vinculo de unidad que adoramos junto con el Padre
y el Hijo. Por tanto, debemos dejar atras controversias teologicas que han perdido su
razén de ser para adquirir un pensamiento comun y, mas aun, una oracion comun al
Espiritu Santo, para que nos reuna a todos en una sola fe y un solo amor.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html

Esto no signitica un ecumenismo de retorno al estado anterior a las divisiones, ni un
reconocimiento reciproco del actual statu quo de la diversidad de las Iglesias y
Comunidades eclesiales, sino mas bien un ecumenismo orientado al futuro, de
reconciliacion en el camino del didlogo, de intercambio de nuestros dones y patrimonios
espirituales. El restablecimiento de la unidad entre los cristianos no nos empobrece, al
contrario, nos enriquece. Como en Nicea, este propdsito solo sera posible mediante un
camino paciente, largo y a veces dificil de escucha y acogida reciproca. Se trata de un
desafio teoldgico y, aun mas, de un desafio espiritual, que requiere arrepentimiento y
conversion por parte de todos. Por ello necesitamos un ecumenismo espiritual de oracion,
alabanza y culto, como sucedi6 en el Credo de Nicea y Constantinopla.

Invoquemos, pues, al Espiritu Santo, para que nos acomparne y nos guie en esta obra.
Santo Espiritu de Dios, tu guias a los creyentes en el camino de la historia.

Te damos gracias porque has inspirado los Simbolos de la fe y porque suscitas en el
corazon la alegria de profesar nuestra salvacion en Jesucristo, Hijo de Dios,
consubstancial al Padre. Sin El nada podemos.

Tu, Espiritu eterno de Dios, de epoca en época rejuveneces la fe de la Iglesia. Ayudanos a
profundizarla y a volver siempre a lo esencial para anunciarla.

Para que nuestro testimonio en el mundo no sea inerte, ven, Espiritu Santo, con tu fuego
de gracia, a reavivar nuestra fe, a encendernos de esperanza, a inflamarnos de caridad.

Ven, divino Consolador, Tu que eres la armonia, a unir los corazones y las mentes de los
creyentes. Ven y danos a gustar la belleza de la comunion.

Ven, Amor del Padre y del Hijo, a reunirnos en el unico rebano de Cristo.

Indicanos los caminos que hay que recorrer, para que con tu sabiduria volvamos a ser lo
que somos en Cristo: una sola cosa, para que el mundo crea. Amén.

Vaticano, 23 de noviembre de 2025, solemnidad de Nuestro Sefor Jesucristo, Rey del
universo.

LEON PP. XIV



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref1

L1l L. H. westra, Ihe Aposties’ Lreed. Urigin, HISTOory anad some karly commentaries,
Turnhout 2002 (= Instrumenta patristica et mediaevalia, 43).

[2] Primer Concilio de Nicea, Expositio fidei: CC COGD 1, Turnhout 2006, 19 678,

[3] Por las afirmaciones de san Atanasio en Contra Arianos, |, 9, 2 (ed. Metzler, Athanasius
Werke, 1/1,2, Berlin - Nueva York 1998, 117-118), queda claro que homoousios no significa
"de igual sustancia”, sino “de la misma sustancia” que el Padre; por tanto, no se trata de
una igualdad de sustancia, sino de una identidad de sustancia entre el Padre y el Hijo. La
traduccion latina de homoousios habla, con razon, de unius substantiae cum Patre.

[4] S. Atanasio, Contra arianos, |, 38, 7 - 39, 1: ed. Metzler, Athanasius Werke, 1/1,2,
148-149.

[5] Cf. Id., De incarnatione Verbi, 54, 3: SCh 199, Paris 2000, 458; Contra arianos, |, 39;
42; 45; Il, 59ss.: ed. Metzler, Athanasius Werke, 1/1,2, 149; 152, 154-155 y 235ss.

[6] Cf. S. Agustin, Confesiones, |, 1: CCSL 27, Turnhout 1981, 1.

[7] Sto. Tomas de Aquino, In Symbolum Apostolorum, art. 12: ed. Spiazzi, Thomae
Aquinatis, Opuscula theologica, Il, Turin - Roma 1954, 217.

[8] Cf. S. Basilio, De Spiritu Sancto, 30, 76: SCh 17bis, Paris 2002 2, 820~522.

[9]1 S. Hilario, Contra arianos seu contra Auxentium, 6: PL 10, 613. Recordando las voces
de los Padres, el erudito tedlogo —luego cardenal y hoy un santo doctor de la Iglesia—
John Henry Newman (1801-1890) investigd sobre esta disputa y llegé a la conclusién de
que el Credo de Nicea fue custodiado sobre todo por el sensus fidei del Pueblo de Dios.
Cf. On Consulting the Faithful in Matters of Doctrine (1859).

[101 Primer Concilio Constantinopolitano, Expositio fidei: CC, COGD 1, 57 2024, La
afirmacion "y procede del Padre y del Hijo ( Filioque)" no se encuentra en el texto de
Constantinopla; fue incorporada al Credo latino por el Papa Benedicto VIl en 1014 y es
objeto del didlogo ortodoxo-catdlico.

[11] Concilio de Calcedonia, Definitio fidei: CC, COGD 1, 137 393-138 4™,
[12] Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Const. past. Gaudium et spes, 19: AAS 58 (1966), 1039.

[13] Cf. Francisco, Carta. enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 67; 78; 124: AAS 107 (2015),
873-874; 878; 897.

Fa a1 ~e 1 | e SEERIES S ~_ all P S e _a A __ _ . AaAaAlY AR A aA aan Tanan o aanans


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#78
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#124
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABFelices_los_perseguidos_por_causa_de_la_justicia,_porque_de_ellos_es_el_reino_de_los_cielos%C2%BB

141 CT. 1., EXNOTL ap. Laudgeie er exsuitgrie (1Y MarZo Luig), 9£. AAS 11V (LU 18), 1130.

[15] Cf. Id., Carta. enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 67; 254: AAS 112 (2020), 992-993;
1059.

[16] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, 1: AAS 57 (1965), 90-91.

[171 Cf. S. Juan Pablo Il, Carta. enc. Ut unum sint (25 mayo 1995), 20: AAS 87 (1995), 933.

Copyright © Dicasterio para la Comunicacion - Libreria Editrice Vaticana

La SANTA SEDE

FAQ  NOTAS LEGALES COOKIE POLICY  PRIVACY POLICY


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es/info.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/legal-notes.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/cookie-policy.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/privacy-policy.html
javascript:;

